
1 
 

 

Newsletter Nr. 28 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Liebe Weggefährtinnen und Weggefährten, 

Weihnachten ist vorbei, die Christgeburt in Bethlehem ist geschehen. Und wie steht es mit der 

Christgeburt in uns selbst?  Angelus Silesius schrieb „Wird Christus tausendmal in Bethlehem 

geboren und nicht in Dir, Du bleibst noch ewiglich verloren.“ 

Die Weihnachtstage mit Ihren besonderen Botschaften werden von Silvester und Neujahr 

abgelöst, wir blicken nach vorne und sehen  eine Welt, die noch mehr aus den Fugen geraten 

zu sein scheint als letztes Jahr. Die Theologische Bibliothek des Bistums Fulda  bot eine 

Hinführung zu Weihnachten an.  

P.Dr. Cornelius Bohl OFM - einem Franziskaner des Klosters Frauenberg  in Fulda –  richtete 

den Blick auf das zerbrechliche Kind, das in ärmlichen Verhältnissen fern einer Heimat geboren 

wurde und seiner leidgeprüften Mutter. Es erlebte einerseits die Verehrung der Hirten, der 

Heiligen drei Könige, des Sterns, der göttlichen Fügungen,  andererseits die lebensbedrohliche 

Flucht nach Ägypten und die Rückkehr ins heilige Land.  Alles andere als eine behütete 



2 
 

Kindheit! Er sprach angesichts der Kriege, insbesondere in der Ukraine und in Gaza mit den 

vielen Menschen und Kindern auf der Flucht, gleichsam von einem neuen Bethlehem? Wie 

sollen diese Kinder einmal tragende Säulen der Kirchen, der Gesellschaft, der Politik, der 

Wirtschaft, ja der Demokratie werden? Sie ertrugen und ertragen Krieg, Hunger, Ausgrenzung, 

mussten ständig ums Überleben kämpfen ….. das führt beinahe zwangsweise zu komlexen 

Traumatisierungen. Was u.a. daraus folgen kann, zeigen uns die zahlreichen willkürkichen 

„Messerangriffe“  und „Autofahrten in Menschenmengen“ etc.  Das Christuskind in der Wiege 

hat gezeigt, das diese Entwicklung nicht zwangsläufig sein muss. Es hat mit der Liebe und Sorge 

der Eltern aus der Armut gefunden und hat in Nazareth vorübergehend eine Heimat gefunden. 

Es hat später seine Bestimmung angenommen - sich für die Armen, Ausgestoßenen, 

Hungernden, Kranken und Behinderten eingesetzt. Auf seinem Engagement mit allen 

Hindernissen und Gegenwind  entstand das Christentum, das uns heute noch Orientierung 

gibt und Zuversicht, sofern wir danach suchen.  

Hier gibt es eine Paralele zum Buddhismus.  Siddhartha Gautama, behütet aufgewachsener 

Königssohn, verließ sein angenehmes, aber sinnleeres Leben und ließ sich von dem Leid der 

Bevölkerung anrühren; half wo er helfen konnte. Seine Jahre in der Welt, wie sie damals war 

und wie sie heute noch ist, waren keine einfachen Jahre, bis er nach langem entbehrungsrei-

chem Meditieren erkannte, um was es im Leben wirklich geht - und auch heute noch geht. Die 

Überwindung des eigenen Ichs, verbunden mit dem Blick auf die anderen. Auch daraus ent-

stand eine Weltreligion, die heute immer mehr suchende Menschen bei uns anspricht.  

Wie glücklich dürfen sich Menschen schätzen, die einen spirituellen Weg für sich gefunden 

haben, der sie durch die Unsicherheiten, Ängste und Herausforderungen unserer Zeit trägt 

und sie daran wachsen lässt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Reiner Manstetten, Heinrich Allerstorfer, Erich Spranger bereichern wieder den Newsletter 

mit Ihren spannenden Gedanken und Schriften. 

 

Reiner Manstetten 

zu Weihnachten 2025  

In einem Artikel in Project Syndicate vom 9.12.2025 schreibt Stephen Holmes, Professor an 

der Law School der New York University, über die neue „Nationale Sicherheitsstrategie der 

USA“ (NSS: „Was die Regierung von Präsident Donald Trump letzte Woche veröffentlichte, ist 

[…] ein 33-seitiges Geständnis, dass diese Regierung nicht an die Zukunft glaubt – und daher 

keinen Sinn darin sieht, in sie zu investieren.“ Diese Einschätzung trifft wohl nicht nur auf die 

Regierung von Präsident Donald Trump zu, sondern weltweit auf sehr viele Menschen in Poli-

tik, Wirtschaft und Gesellschaft, vor allem in den reicheren Ländern. Soziale Ungerechtigkeit, 

Migration, Klimawandel, Artensterben Verknappung von Wasser und Verlust von Boden-

fruchtbarkeit stellen Herausforderungen für die ganze Menschheit dar. Aber ein Großteil der 

Menschen, die diese Menschheit ausmachen, fühlt sich diesen Herausforderungen anschei-

nend nicht gewachsen. Die Aussichten auf das Kommende bereiten so viel Angst, dass man 

lieber wegschaut und sich stattdessen dem Wunsch überlässt, die Welt möge wieder so über-

sichtlich und vertraut werden, wie sie – im verklärenden Rückblick – früher gewesen sei. 

Rechte politische Parteien propagieren die Wiederherstellung der jeweiligen Größe und Iden-

tität ihres jeweils größeren oder kleineren Staats und fordern die Beseitigung oder Entfernung 

von allen und allem, was nach ihren Maßstäben befremdet oder fremd ist – Religion, Herkunft, 

Hautfarbe, sexuelle Orientierung und Lebensgewohnheiten werden zu Unterscheidungsmerk-

malen, anhand deren man schnell zu erkennen meint, welche Menschen zum eigenen Volk 

gehören und welche nicht.  

Vor gut zehn Jahren übergab Papst Franziskus die Enzyklika „Laudato si. Über die Sorge für das 

gemeinsame Haus“ der Öffentlichkeit. Worte wie die folgenden sind, von heute hergehört, ein 

Weckruf gegen alle Zukunftsängste, Verdrängungsmechanismen und Scheinlösungen: „Der 

Schöpfer verlässt uns nicht, niemals macht er in seinem Plan der Liebe einen Rückzieher, noch 

reut es ihn, uns erschaffen zu haben. Die Menschheit besitzt noch die Fähigkeit, zusammen-

zuarbeiten, um unser gemeinsames Haus aufzubauen.“ In einem Buch unter dem Titel „Ist die 

Welt noch zu retten. Zur Enzyklika Laudato si‘ von Papst Franziskus“ (ISBN: 978-3-662-71818-

6) haben Malte Faber und ich diese Überlegungen kommentiert: „Zwar hat die Enzyklika auf 

der Ebene von Daten und Theorien nichts zu sagen, was den von den Wissenschaften darge-

stellten Zukunftsaussichten widerspricht, aber sie kann von der Bibel her eine Perspektive ein-

bringen, die den Horizont aller Wissenschaft überschreitet. Es ist das Heil aus der Perspektive 

des Glaubens und der Hoffnung. Der Glaube sagt, dass bei Gott kein Ding unmöglich ist (Evan-

gelium nach Lukas 1, 37). Das ist im Sinne der Enzyklika so zu verstehen, dass die Menschheit, 

was immer ihre von der Wissenschaft angeleiteten Erkenntniskräfte ihr an Zukünftigem vor-

stellen, nicht verzweifeln muss, sondern hoffen darf.“ 



4 
 

Die Botschaft des 2025 verstorbenen Papstes wird aus einer fast 2000 Jahre alten, aber immer 

noch frischen Quelle gespeist. Maria vernimmt, wie der Evangelist Lukas berichtet, durch die 

Stimme des Engel Gabriel, dass bei Gott kein Ding unmöglich ist. Ihr, der Jungfrau, die nichts 

von einem Manne weiß, wird die Geburt eines Sohnes ankündigt. Neues, Unerhörtes, Verwan-

delndes, Befreiendes, wie es die Menschheit noch nicht erlebt hat, soll, ausgehend von Maria 

seinen Anfang nehmen. Wie sie es aufnimmt, dass bei Gott kein Ding unmöglich ist, verkündet 

Maria Monate später bei der Begegnung mit ihrer Cousine Elisabeth: „Er übt Gewalt mit sei-

nem Arm und zerstreut, die hoffärtig sind in ihres Herzens Sinn. Er stößt die Gewaltigen vom 

Thron und erhebt die Niedrigen. Die Hungrigen füllt er mit Gütern und lässt die Reichen leer 

ausgehen.“  

Wie kam Maria darauf? Was damals wirklich geschah, war anscheinend ganz anders. Der ver-

heißene Sohn, dem, wie der Engel sagte, Gott der Herr den Thron seines Vaters David geben 

würde, endete als Verbrecher am Kreuz, der Tempel in Jerusalem wurde wenige Jahrzehnte 

nach seinem Tod zerstört, die römische Besatzungsmacht hielt sich hartnäckig noch viele lange 

Jahre und vernichtete schließlich mit der Niederschlagung des Bar-Kochba-Aufstands im Jahre 

135 nahezu alles jüdische Leben in Palästina, wie es für Maria selbstverständlich gewesen war. 

Und wenn Maria heute lebte, müsste sie sich nicht eingestehen, dass in der Regel an die Stelle 

von Gewaltigen, die von ihren Thronen gestoßen werden, neue Gewaltige treten, dass die 

Niedrigen sich auch jetzt noch keineswegs erhoben fühlen, die Hungrigen immer noch hungern 

und die Reichen zur Zeit Reichtümer anhäufen wie nie zuvor?  

Marias Vertrauen und Hoffnung war stärker. Es ist stärker, immer noch und gerade jetzt. Dazu 

müssen wir Maria so sehen, wie sie in der christlichen Mystik erscheint. In der Mystik stellt 

Maria die menschliche Seele dar, wie in ihrem Innersten und Höchsten angelegt ist. Dieses 

Innerste, so Meister Eckhart, lässt sich von allem Bösen und Üblen, wie es in der Zeit geschieht 

und der Vergänglichkeit unterworfen ist, niemals beirren und verwirren. Denn in ihrem Grund 

steht die Seele unablässig in inniger Verbindung mit jener Wirklichkeit, bei der „kein Ding un-

möglich“ ist. Diese Wirklichkeit ist wesenhaft reine Gerechtigkeit und Wahrheit. Der Engel 

spricht Maria zu, dass sie aus dieser Dimension heraus den Sohn Gottes, den wahrhaft Ge-

rechten, gebiert. Damit ist nicht allein Jesus von Nazareth gemeint, sondern, laut Meister Eck-

hart, der Kern des Menschseins selbst: „Alles, was die Heilige Schrift über Christus sagt, das 

bewahrheitet sich völlig an jedem guten und göttlichen Menschen.“ Denn als Gott Mensch 

wurde, so sagt es Meister Eckhart, nahm er nicht die Person eines besonderen Menschen an, 

sondern es war die Menschheit selbst, die in der Person Jesus Christi aus Maria geboren wurde 

– als das, zu dem sie berufen und bestimmt ist: göttliches Wesen, Gerechtigkeit und Liebe in 

diesem Leben zu manifestieren. Wenn die Geburt des Gerechten im Innersten geschieht, so 

ist sie darauf angelegt, in der Außenwelt in gerechtem und liebevollem Handeln zu erscheinen. 

Als Maria muss der Mensch Mutter sein, Frucht bringen. 

Folgen wir Meister Eckhart, so ist diese Geburt ist in jedem Menschen angelegt, jeder Mensch 

ist dazu berufen. Aber die meisten Menschen vernehmen kaum etwas von dieser Berufung. 

Sie wird überdeckt von innerer Unruhe, von Begierde, Aggression und Schuld, von Ideologien, 



5 
 

Rechthaberei und beschränkten Denkschemata. Die Jungfräulichkeit Mariens steht für ein 

menschliches Inneres, das von alledem leer ist, für eine Empfänglichkeit, die rein und gren-

zenlos ist. Daraus geht alles hervor, was wahrhaft gut und gerecht ist auf dieser Welt.  

 Folgt man dieser Auslegung, ist die Hoffnung Marias unzerstörbar. Die Gerechtigkeit, die Gott 

selbst ist, kann gar nicht anders, so Meister Eckhart, als ihr ganzes Sein hinzugeben, um in der 

Seele des Menschen den Gerechten zu gebären. Mag es auch noch so viele Menschen geben, 

die sich gar nicht oder allenfalls mit halbem Herzen bemühen, gut und gerecht zu handeln – 

Gerechtigkeit und Liebe sind so stark, dass sie immer wieder in einzelnen Personen, in Grup-

pen und Gemeinschaften durch alle Hindernisse hervorbrechen und zur Tat und zum Handeln 

drängen. Wir können hoffen, ja, wir können uns darauf verlassen, dass es auch in Zukunft 

Menschen gibt, die sich für Gerechtigkeit einsetzen – und wenn wir selbst das unsere tun, um 

empfänglich zu werden wie Maria, können auch wir zu diesen Menschen gehören, zu unserem 

Besten und zum Besten der Menschheit.  

Ich habe Papst Franziskus zitiert: „Die Menschheit besitzt noch die Fähigkeit zusammenzuar-

beiten, um unser gemeinsames Haus aufzubauen.“ Ich muss zugeben, dass ich manchmal 

zweifle, ob diese Fähigkeit angesichts der ungeheuren Herausforderungen der Gegenwart 

ausreicht. „Alle Dinge sind möglich dem, der da glaubt“, sagt Jesus zu einem Vater, der um 

Hilfe für seinen von epileptischen Anfällen geschüttelten Sohn bittet. Darauf möchte ich oft 

so antworten wie der Vater antwortet: „Herr, ich glaube, hilf meinem Unglauben.“ (Markus 

9,23 und 24) Hoffnung ist nicht Gewissheit, ist nicht Sicherheit. Gäbe es nicht Ungewissheit 

und Unsicherheit, gäbe es keine Hoffnung. Aber Hoffnung ist dennoch nichts Schwankendes, 

denn ihr Grund, die marianische Dimension unserer Seele, ist immer da. Unsere Aufgabe ist 

es, alles einzusetzen, damit wir dieser Dimension innewerden und aus ihr heraus unser Leben 

empfangen.                                                                                                                                                                                                           

 

 

 



6 
 

 

Heinrich und Christine Allerstorfer 

Dem Stern vertrauen 
 

 

Es gibt in diesem Gedicht zwei Punkte, die ich hervorheben möchte. Da ist einmal "unterwegs 

bleiben", das gleich drei Mal gesagt wird. Das könnte als Einladung verstanden werden, Weih-

nachten neu zu entdecken. Was bedeutet 'Weihnachten' eigentlich für mich? Viel ist anders 

geworden seit der Zeit, als wir selbst jung waren, und wir kommen nicht umhin, heute so man-

ches hinterfragen zu müssen. Weihnachten fällt in die Zeit, in der die Tage am kürzesten und 

die Nächte am längsten sind. In so einer Nacht erinnert uns eine Geburt an ein neues Leben, 

an einen Neubeginn. Daran werden wir 'alle Jahre wieder' erinnert. Nehmen wir diese Einla-

dung an? Lassen wir uns nicht müde machen durch jene, die mutlos geworden sind! 

Der andere Punkt ist, "still werden und ehrfürchtig danken für das Leben". Weihnachten sei 

ein Fest der Geschenke, sagten nicht wenige in einer Befragung. Könnten wir 'mein' Leben 

nicht ebenfalls als Geschenk sehen, es entsprechend würdigen und wertschätzen? Für jene, 

die schwer krank oder gar behindert sind, wird das sicher nicht so einfach möglich sein. Die 

Frage bleibt dennoch: Wie gehe ich eigentlich mit "meinem" Leben um? Wertschätzend, oder 

eher ein wenig nachlässig? 



7 
 

"Unterwegs bleiben" und "still werden und ehrfürchtig danken für das Leben" sind vielleicht 

nicht gerade die üblichen 'weihnachtlichen' Gedanken, aber sie könnten andererseits ein An-

stoß sein, angesichts des ständigen Wandels, insbesondere auch des Menschen, der wir sind, 

einem möglichen Sinn von Weihnachten für sich selbst wieder einmal nachzugehen. 

Wir wünschen allen ein gesegnetes und friedvolles Weihnachtsfest und für das neue Jahr alles 

Gute! Dass ihr gesund bleibt und alles verwirklichen könnt, was euch vorschwebt! 

Text: Heinrich Allerstorfer; Gestaltung der Lichtschale: Christine Allerstorfer 

 

Erich Spranger 

Weihnachtszeit und unsere Praxis im ZEN 

Durch die Weihnachtszeit können die zwei praktischen Aspekte unseres meditativen Weges 

gespiegelt werden. Wie üben wir? 

Der anfängliche, aber nie unwichtig werdende Aspekt ist, dass wir immer bemüht sein müssen 

und ausgerichtet sein müssen, unsere Vorstellungen und Konzepte zu lassen. Die Übungsan-

weisung lautet: Wahrnehmen – lassen – zurückkehren. Wir nehmen wahr, dass wir wieder in 

Gedanken sind und uns verfangen haben. Nun müssen wir willentlich zurückkehren zu unserer 

Übung. Dadurch lassen wir alle Verflechtungen bzw. lösen sich diese durch das Zurückkehren 

zu unserer Übung einfach auf, augenblicklich. Diesen Aspekt der Übung können wir mit der 

Adventszeit, einer Zeit der Vorbereitung, des Fastens, in Beziehung setzen. Unsere Übung ist 

mit einer geistig-seelischen Reinigung verbunden. Wir werden heiler. Wahrnehmen – zurück-

kehren – verbunden mit einem Bewusstseinswandel, dieser Aspekt der Übung bleibt aller-

dings auf der relativen Ebene des Ich-Bewusstseins.  

Darauf wird auch im Koan Nummer 19 aus dem Mumonkan hingewiesen: 

Joshu fragte Nansen in allem Ernst: "Was ist der Weg (Dao)?" Nansen antwortete: "Der alltäg-

liche Geist ist der Weg." Joshu fragte: "Soll ich mich selbst darauf ausrichten oder nicht?" Nan-

sen sagte: "Wenn du versuchst, dich ihm zuzuwenden, wendest du dich von ihm ab." Joshu 

fragte: "Wenn ich nicht versuche, mich ihm zuzuwenden, wie kann ich wissen, dass es der Weg 

ist?" Nansen antwortete: "Der Weg hat nichts zu tun mit Wissen oder Nicht-Wissen (...). Wenn 

du den zweifelsfreien, wahren Weg wirklich erreicht hast, wirst du ihn erfahren als grenzenlos 

und leer wie den Weltraum. Wie kann man darüber sprechen auf einer Ebene von Richtig oder 

Falsch?" 

Bei jedem spirituellen Weg geht es gerade darum, diese Ich-Perspektive zu lassen. Keine Kon-

trolle, kein Wissen. Was sollte sich durch unsere Übung verändern? 



8 
 

So sind wir beim zweiten Aspekt unserer Praxis. Den können wir vielleicht beschreiben mit 

einem vollkommen annehmenden und akzeptierenden, offenen Gewahrsein. Die entspre-

chende Übungsanweisung lautet: „Einfach da sein“ oder „einfach sein“. Das bewusst vorge-

nommene „Zurückkehren“ geht über in tiefere Stille, in Selbstvergessenheit, in Versenkung 

(Samadhi). Diesen Aspekt der Übung können wir mit Weihnachten in Verbindung bringen: In 

der Dunkelheit (spirituelle Krise, Auflösung der Ich-Perspektive) kommt Licht in die Welt, die 

Geburt des Christus-Bewusstseins im Menschen. 

Frohe Weihnachten!  

 

Weihnachtskarten 2025 der bischöflichen Bibliothek des Bistums 

Fulda. Bibliotheksdirektorin Dr. Alessandra Sorbello Staub. 

Die Theologische Bibliothek wählte für Ihre 

Weihnachtskarte 2025 das Motiv einen Mistel-

zweig. Zu sehen ist ein Mistelzweig aus einem 

handkolorierten Holzschnitt. Er stammt aus ei-

nem Frankfurter Druck des erfolgreichen 

"Kreutterbuchs" des Pietro Mattioli um 1600, 

heute im Bestand der Bibliothek. 

 Sie besitzt keine eigenen Wurzeln, sondern 

wächst auf Bäumen hervor und bekommt aus-

gerechnet in der dunklen Jahreszeit ihre weißen 

Beeren. Diese Eigenschaften schienen die alten 

Völker zu faszinieren, weshalb sie der Mistel   

eine mystische Bedeutung beimaßen.  

Die Bedeutung des Mistelzweiges liegt in den 

nordischen Sagen.  

Für die Germanen galt der Mistelzweig als Glücksbringer zur Wintersonnenwende. Keltische 

Priester (Druiden) brauten aus den Zweigen heilende und lebensspendende Getränke. Die 

nordischen Krieger schlossen Frieden für einen Tag, wenn sie unter einem Mistelzweig aufei-

nanderstießen. Den Römern sagt man nach, dass sie sich zum Fest des Gottes Saturn mit Mis-

telzweigen beschenkten, um ihre Freundschaft auszudrücken. 

Die Liebesgöttin Frigga nahm angeblich jedem Tier und jeder Pflanze das Versprechen ab, ihren 

Sohn Balder vor dem Mordanschlag des Feuergottes Loki zu beschützen. Allerdings übersah 

sie die Mistel. Der listige Loki schnitzte darauf einen tödlichen Pfeil aus der Mistel und tötete 

Friggas Sohn.  



9 
 

3 Tage lang weinte Frigga um ihren Sohn und ihre Tränen wurden zu den weißen Beeren des 

Mistelzweiges, so die Überlieferung. Danach wurde Balder wieder lebendig. Überschäumend 

vor Glück nahm sie der Mistel das Versprechen ab, niemals wieder Schaden anzurichten. Diese 

musste stattdessen sicherstellen, dass jeder geküsst wird, der darunter steht. Daher kommt 

auch die Volksweisheit, wer unter einem Mistelzweig geküsst wird, wird im nächsten Jahr hei-

raten.  

 

† 
Abschied von Sr. Josefine Grob 

Und nun heißt es sich von Sr. Josefine Grob zu verabschieden. Sie gehörte der Ordensgemein-

schaft der Franziskanerinnen Maria Stern an. Das Mutterhaus ist in Augsburg, sie lebte Jahr-

zehnte im Kloster in Nördlingen, in dem Sie unentwegt für Menschen Gutes bewirkte.  Sei es 

im spirituellen, im psychologischen als auch im mitmenschlichen Bereich. Sie wurde dafür im 

September 2025 von der Stadt Nördlingen mit einem Verdienstorden ausgezeichnet, wenige 

Tage bevor sie sich ins Mutterhaus zurückzog.  Sie ist am 26.11.2025 verstorben und wurde 

am 3.12.2025 in Augsburg begraben. Unvergessen bleiben ihre Texte zu Ostern und Weih-

nachten, die ihren sehr begehrten Weihnachtskarten entnommen waren. Zeugnisse von der 

Tiefe ihres Glaubens und ihres langen meditativen Lebens. Ihre Herzensangelegenheit war 

ihre meditative Gemeinschaft, die sie über viele Jahre auf- und ausgebaut hat. Und der ich 

mehrere Jahre angehören durfte. Sie war es, die mich zu Sr. Ludwigis Fabian führte, wofür ich 

sehr dankbar bin. Wir verneigen uns vor einer großartigen Frau und Schwester. 

 

Reiner Manstetten arbeitete viel und gern mit Sr. Josefine Grob zusammen. Er 

würdigte sie mit einer lesenswerten Grabrede. 

 

Sr. Josefine Grob zum Gedächtnis  

Reiner Manstetten 

Ich halte hier ein Buch in Händen, herausgegeben vom Zentrum der Stille, Pax et Bonum in 

Nördlingen. Dieses Zentrum besteht aus Personen, die Jahre, oft sogar Jahrzehnte gemeinsam 

mit Schwester Josefine den Weg der Kontemplation gegangen sind. Sie gehen diesen Weg 

auch heute weiter, da Josefine nicht mehr bei uns ist, ganz in ihrem Geist, so wie sie es ihnen 

nahegelegt hat.  



10 
 

Dieses Buch hier trägt den Titel „Von Atemzug zu Atemzug“. Es wurde zusammengestellt aus 

Texten und Linolschnitten, die Josefine selbst gestaltet und über viele Jahre hinweg zu Weih-

nachten und Ostern verschickt hat. Sie hat das Buch in diesem Frühjahr noch selbst in die Hand 

nehmen können, und sie hat sie sich darüber gefreut. Wer es durchblättert, hat Grund zu stau-

nen: über Josefines kunstvolle kalligraphische Handschrift, die jedem Wort einen eigenen Cha-

rakter verleiht, und über die Bilder, in denen bewegte Formen, kreisend, absteigend oder auf-

steigend, sich verdichten zu Blüten, Blättern, Gestalten, Gesichtern, zu Vögeln im Flug, zu Ster-

nen, Sonne und Mond. Staunen erwecken aber vor allem die Worte, die Josefine gefunden 

hat. Jeder Vers ist wie ein Schreiten auf dem Weg der Sehnsucht, der Suche und des Ange-

kommen-Seins in der Liebe.  

Ein Linolschnitt in diesem Buch zeigt uns einen braunen Krug in flächiger Darstellung vor einem 

Hintergrund aus Blüten, Blättern und Zweigen. In den Versen neben dem Bild sagt uns Jose-

fine:  

„Ich möchte wie ein Krug  

aus dunkler Erde sein, 

gefüllt mit Demut bis zum Rand. 

Wie wunderbar, 

wenn selbst die dunkle Erde, 

von der er stammt,  

noch eine Handvoll Demut wär! 

 

Der Krug aus Demut 

weiß es nicht,  

ob er gefüllt ist oder leer 

und fragt auch nicht –  

denn Fülle oder Leere 

empfängt er stets von anderswo:  

von Seiner Großen Liebe her.“  

In diesen Versen sehe ich Josefines Persönlichkeit. Eine Fülle von ungewöhnlichen Gaben, ge-

sammelt in einem Krug aus Demut. Kennengelernt habe ich Josefine vor mehr als 20 Jahren 

im Haus der Stille, in Sachrang im Chiemgau. Wir begegneten uns auf dem Gebetsweg der 

Kontemplation, wie ihn die Benediktinerin Schwester Ludwigis lehrte. Josefine assistierte da-

mals bei den Kontemplationskursen von Schwester Ludwigis, sie leitete die Leibbereitung am 

Morgen an, und wenn sich die Möglichkeit ergab, übte sie mit den Kursteilnehmern medita-

tive Tänze ein. 

Josefine ging den Weg der Kontemplation mit Leib und Seele. Sie wusste um die besondere 

Bedeutung des Leibes auf diesem Weg. Wie wichtig er ihr war, das wird mir jedes Mal neu in 

Erinnerung gerufen, wenn ich eine CD auflege, die Übungen aus dem Duft-Qi-Gong enthält. 

Qi-Gong ist eine alte chinesische Praxis, die in sanft fließenden Bewegungen Spannungen im 



11 
 

Leib löst, das Leibgefühl intensiviert und den Leib in Harmonie bringt. Vor dem Hintergrund 

sanfter und zugleich belebender Musik ist auf dieser CD ist Josefines Stimme aufbewahrt, die 

deutlich und klar anhebt: „Wir üben Duft-Qi-Gong eins“, um alsbald fortzufahren: „Der gol-

dene Drache schüttelt seinen Schwanz“.  

Was haben Leibesübungen aus China mit einem christlichen Gebetsleben zu tun? Josefine be-

herzigte die Mahnung des Meister Eckhart, der sagt, unser Gebet müsse so kraftvoll sein, dass 

„alle Glieder und Kräfte des Menschen, Augen wie Ohren, Mund, Herz und alle Sinne darauf 

gerichtet sein sollten“. Leiberfahrung aus Indien und China war für Josefine Teil des kontemp-

lativen Gebetes, das im Sinne Meister Eckharts den ganzen Menschen, den Menschen mit Leib 

und Seele umfassen soll.  

Im Zentrum dieses Gebets steht Lauschen und Empfangen in innerer Sammlung und Schwei-

gen. Der heilige Johannes vom Kreuz (1542-1591) sagt es so: „Kontemplation ist ja nichts An-

deres als ein geheimes, friedliches und liebendes Einströmen Gottes, so dass er, wenn man 

ihm Raum gibt, den Menschen im Geist der Liebe entflammt“.  

Darin hat Schwester Josefine ihre Aufgabe gesehen: im kontemplativen Gebet Raum zu geben 

für das geheime, friedliche und liebende Einströmen Gottes. Josefine hat viel dafür getan, dass 

es für dieses „Raum geben“ auch äußerlich einen Ort, eine Stätte gab. Sie hat den Meditati-

onsraum oben in den Räumlichkeiten der Fachakademie für Sozialpädagogik in Nördlingen 

eingerichtet, er atmet bis auf den heutigen Tag ihren Geist. Und ich möchte bei dieser Gele-

genheit allen danken, die dazu beitragen, dass es diesen Ort weiterhin gibt und dass er für die 

Kontemplation genutzt werden kann.  

Josefines großes Anliegen war es, andere in den Innenraum der Kontemplation, den Bereich 

der göttlichen Liebe, zu geleiten. Ich hätte fast gesagt: Andere in die Kontemplation zu führen, 

aber das würde nicht Josefines Eigenart treffen. Es war nicht ihre Art, vorneweg zu gehen und 

anzuführen. Sie ging nicht vor den Menschen, sondern mit den Menschen. Josefine hielt stets 

Schritt mit denen, die mit ihr den Weg gingen, sie war immer bei den Nöten, Sorgen, aber 

auch bei den Glücksmomenten und Freuden derer, die sie begleitete.  

Josefine, die Jahrzehnte lang in der Schule Unterricht erteilt hat, hatte das Zeugs zu einer gro-

ßen geistlichen Lehrerin, und sie war es auch, davon zeugen die Texte in diesem Buch. Aber 

ich glaube, dass ihr nichts ferner lag als die Rolle einer Person, die anderen sagt, wo es lang 

geht. Der Titel „geistliche Lehrerin“ hätte ihr wohl nicht besonders gefallen. Josefine hatte die 

große Gabe, sich nicht wichtig zu nehmen, sich zurückzunehmen, nicht aus Schwäche, sondern 

aus Demut. Demut ist die Fähigkeit, sich in Dienst nehmen zu lassen, und die wahre Demut 

haben diejenigen, die alles, was sie tun, um der Liebe willen tun. Josefines Liebe war ganz und 

gar persönliche Liebe, für jeden hatte sie ein Ohr, auf jede zweifelnde, fragende und suchende 

Seele ging sie ein. Josefine war aus ganzem Herzen Seelsorgerin. Wie eine Mutter für ihr be-

dürftiges Kind, so sorgte Josefine für die Seele aller derer, die sich ihr anvertrauten.  



12 
 

In der Ansprache in der Aussegnungshalle heute Morgen anlässlich des Evangeliums von den 

klugen und törichten Jungfrauen wurde gesagt, dass Schwester Josefine jedenfalls zu den klu-

gen Jungfrauen gehört habe, die das Öl der inneren Sammlung in steter Achtsamkeit bei sich 

bewahrten. Ich möchte diese Aussage ergänzen: Josefine, die kluge Jungfrau, hatte ein offenes 

Herz auch für die törichten Jungfrauen, für alle diejenigen, denen wegen ihrer Schwäche, ihrer 

Verführbarkeit, ihrer Zerstreutheit oder Nachlässigkeit oder warum auch immer im entschei-

denden Moment die Wege zu ihrem eigentlichen Leben versperrt erscheinen. Den Verzwei-

felten, die die Türe verschlossen fanden, schenkte sie Hoffnung und Trost. Ich glaube, wenn 

eine Jungfrau, die kein Öl hatte, sie darum gebeten hätte, dann hätte Josefine sie nicht weg-

geschickt zu den Kaufleuten. Sie hätte im Gegenteil nicht geruht und gerastet, bis sie einen 

Nebenweg, einen Seiteneingang gefunden hätte, durch den diese törichte Jungfrau auch ohne 

Lampen und ohne Öl (oder mit ein paar Tropfen Öl von Josefine?) zum Brautfest gelangt wäre. 

Hören wir noch einmal ihre Worte: 

Der Krug aus Demut 

weiß es nicht,  

ob er gefüllt ist oder leer 

und fragt auch nicht –  

denn Fülle oder Leere 

empfängt er stets von anderswo:  

von Seiner Großen Liebe her.“  

Das war Josefine. Ob Fülle oder Leere, das war ihr nicht wichtig. Stets empfänglich zu sein für 

das, was von Seiner Großen Liebe her quillt, darum hat sie sich bemüht, dafür hat sie mit ihrem 

Leben und Wirken Zeugnis abgelegt bis zum Ende. Dass sie nicht mehr unter uns weilt, stimmt 

uns traurig, dass sie gezeigt hat, was uns im Leben wahrhaft trägt und hält, dafür sind wir 

dankbar.   

 

Weihnachts- und Neujahrswunsch 

Enden will ich – nicht ohne allen Impulsgeber*innen für Ihre Mitwirkung am langen Newsletter 

zu danken. Hier wird der Geist der Sangha und der Weggemeinschaft - geprägt von Sr. Lud-

wigis Fabian - und auch von Sr. Josefine Grob gelebt - spürbar.  

Ein Weihnachts- und Neujahrswunsch von Sr. Josefine Grob: 

„Möge das Geheimnis der Weihnacht uns so tief durchdringen dass ALLES  LEBEN  - wie es uns 

auch begegnet - eine Offenbarung des WORTES GOTTES für uns sei –  und wir selbst in Demut 

und aus Gnade - immer wieder neu – zu Boten SEINER Güte und Menschenfreundlichkeit wer-

den im Bemühen um Geschwisterlichkeit, Frieden und Gerechtigkeit und in der tatkräftigen 



13 
 

Mit-Sorge für unsere wunderbare und so bedrohte Schöpfung. So ließe sich mit dem Schweit-

zer Mystiker Maurice Zundel zusammenfassend sagen: Wirklich leben, das ist lieben.“  

Wir wünschen Ihnen, ein besinnliches Weihnachtsfest gehabt zu haben und für das neue Jahr 

die Freude am Leben zu spüren und die Kraft und die Gesundheit, um allem, was kommen 

mag, klug und mit Weitsicht zu begegnen. 

 

Mit herzlichen Grüßen! 

Renate Lackner, Reiner Manstetten, Heinrich Allerstorfer und Erich Spranger 

 

 

  

 

Zen- und Kontemplationskurse 2026 

 

Zen-Einführung 

Do. 19. 02. bis So. 22. 02. 2026 
Kursort: Seminarhaus Höfen bei Neustadt/Aisch 

Kursleitung: Erich Spranger 

Anmeldung: erich.spranger@posteo.de 

 

Zen-Wochenende / Zazenkai 

Fr. 20. 03. bis So. 22. 03. 2026 
Kursort: Bildungshaus der Franziskanerinnen Armstorf 

Kursleitung: Heinrich Allerstorfer 

Anmeldung: www.schweigemeditation.de 

 

Sesshin / Aufbaukurs 

Mo. 30. 03. bis So. 05. 04. 2026 
Kursort: Seminarhaus Höfen bei Neustadt/Aisch 

Kursleitung: Erich Spranger 

Anmeldung: erich.spranger@posteo.de 

 

Kontemplationskurs in der Karwoche 

Di. 31. 03. bis So. 05. 04. 2026 
Kursort: Fraueninsel im Chiemsee 

Kursleitung: Dr. Reiner Manstetten 

mailto:erich.spranger@posteo.de
http://www.schweigemeditation.de/
mailto:erich.spranger@posteo.de


14 
 

Anmeldung: www.schweigemeditation.de 

 

Kontemplationskurs 

Mo. 03. 08. bis So. 09. 08. 2026 
Kursort: Bildungshaus der Franziskanerinnen Armstorf 

Kursleitung: Dr. Reiner Manstetten 

Anmeldung: www.schweigemeditation.de 

 

Sesshin / Aufbaukurs 

Mo. 31. 08. bis So. 06. 09. 2026 
Kursort: Seminarhaus Höfen bei Neustadt/Aisch 

Kursleitung: Erich Spranger 

Anmeldung: erich.spranger@posteo.de 

 

 

 

Zen-Kurs 

Do. 19. 11. bis So. 22. 11. 2026 
Kursort: Bildungshaus der Franziskanerinnen Armstorf 

Kursleitung: Heinrich Allerstorfer 

Anmeldung: www.schweigemeditation.de 

 

Sesshin / Aufbaukurs 

Di. 01. 12. bis So. 06. 12. 2026 
Kursort: Seminarhaus Höfen bei Neustadt/Aisch 

Kursleitung: Erich Spranger 

Anmeldung: erich.spranger@posteo.de 

 

Kontemplationskurs 

Mo. 07. 12. bis So. 13. 12. 2026 
Kursort: Bildungshaus der Franziskanerinnen Armstorf 

Kursleitung: Dr. Reiner Manstetten 

Anmeldung: www.schweigemeditation.de 

 

Weitere Kurse von Dr. Reiner Manstetten: 

www.reiner-manstetten.de 

 

 

 

 

 

 

http://www.schweigemeditation.de/
http://www.schweigemeditation.de/
mailto:erich.spranger@posteo.de
http://www.schweigemeditation.de/
mailto:erich.spranger@posteo.de
http://www.schweigemeditation.de/
http://www.reiner-manstetten.de/


15 
 

 

 


